
基督教新生命宣道會

11000 First Ave. Whittier, CA 90603

我們的主日學九點三十分開始

請把您的手機靜音！
謝謝您！

歡迎您！
參加我們的主日學。



基督教新生命宣道會

11000 First Ave. Whittier, CA 90603

希伯來書

7/9/2023

主日學 主題：卓越的大祭司
簡介（7：20-28）�����������������������������������������������1
卓越的大祭司（7：20-28）�����������������������������2
誓言立的祭司（7：20-22）�����������������������������3
永不變的祭司（7：23-25）�����������������������������8
最合適的祭司（7：26-28）���������������������������16
總結（7：20-28）���������������������������������������������27

卓越的大祭司



1 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

簡介（7：20-28）
	◆ 第 19 節介紹了「盼望」的主題：

	❖ 基督所提供的盼望比利未祭司的
空洞規定和產生它的誡命更好；

	❖ 基督使罪人都有親近神的盼望：
	❖ 麥基洗德的新祭司奠定這盼望；
	❖ 神的誓言成為穩固盼望的基礎；
	❖ 凡是尋求神的人都可以找到神。

	◆ 作者繼續詩篇 110：4 的論證：
	❖ 焦點不再是麥基洗德；
	❖ 所有論述的中心都是耶穌基督；
	❖ 證明彌賽亞成為永久祭司的呼召
是應驗神的誓言。

	◆ 作者現在提醒他的讀者：
	❖ 舊約的祭司無法拯救人的罪；
	❖ 新約的耶穌可以，因為他是：

	♦ 誓言立的祭司（7：20-22）；
	♦ 永不變的祭司（7：23-25）；
	♦ 最適合的祭司（7：26-28）。

	◆ 我們都會面對罪的問題：
	❖ 如何對待我們自己所犯的罪？
	❖ 如何處理別人對我們犯的罪？
	❖ 如何處理我們對別人犯的罪？
	❖ 人都會犯罪，所以所有的人都需
要寬恕和救贖。

卓越的大祭司



2 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

20此外，還有關於誓言的事。其他成為祭司的，並不是用誓言立的；21只有
耶穌是用誓言立的，因為那立他的對他說：「主已經起了誓，決不改變，
你永遠作祭司。」22耶穌既然是用誓言立的，就成了更美好的約的保證。23

一方面，從前那些作祭司的，因為受死亡的限制，不能長久留任，所以人
數眾多。24另一方面，因為耶穌是永遠長存的，就擁有他永不更改的祭司職
位。25因此，那些靠著他進到　神面前的人，他都能拯救到底；因為他長遠
活著，為他們代求。26這樣的一位大祭司，對我們本是合適的。他是聖潔、
沒有邪惡、沒有玷污、從罪人中分別出來、高過眾天的。27他不必像那些大
祭司，天天先為自己的罪獻祭，然後為人民的罪獻祭；因為他獻上了自己，
就把這事一次而永遠的成全了。28律法所立的大祭司，都是軟弱的人；可是
在律法以後，用誓言所立的兒子，卻是成為完全直到永遠的。

卓越的大祭司（7：20-28） （新譯本）



3 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

20此外，還有關於誓言的事。其他成為祭司的，並不是用誓言立的；21只有
耶穌是用誓言立的，因為那立他的對他說：「主已經起了誓，決不改變，你
永遠作祭司。」22耶穌既然是用誓言立的，就成了更美好的約的保證。

誓言立的祭司（7：20-22） （新譯本）



4 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

1/2
20此外，還有關於誓言的事。其他成為祭司的，並不是用誓言立的；21只有耶穌
是用誓言立的，因為那立他的對他說：「主已經起了誓，決不改變，你永遠作祭
司。」

1.	「此外」亞倫祭司和麥基洗德等次之間的區別：
1)	 亞倫利未祭司的體系依賴於律法的制度；
2)	 麥基洗德祭司的體系經過神誓言的制度。
3)	 顯示麥基洗德的優越性：

(1)	基於聖經，神的不變性和神的信實性；
(2)	讓讀者對大祭司主題的權威有深刻的印象。

誓言立的祭司（7：20-21）



5 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

2/2
20此外，還有關於誓言的事。其他成為祭司的，並不是用誓言立的；21只有耶穌
是用誓言立的，因為那立他的對他說：「主已經起了誓，決不改變，你永遠作祭
司。」

2.	「只有耶穌是用誓言立的」，這是新祭司的特徵：
1)	 按照麥基洗德的等次介紹了一位新祭司，表明這位祭司崇高的尊嚴；
2)	 一個事實彌賽亞作為永久祭司的稱號是由神聖的誓言所證實的；
3)	 因為，亞倫祭司的職份是神的命令：

「你要從以色列人中使你的哥哥亞倫和他的眾子，就是亞倫和他的眾子：拿答、
亞比戶、以利亞撒、以他瑪，都一同來到你面前，作事奉我的祭司。」
		 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 （出埃及記 28:1）

誓言立的祭司（7：20-21）



6 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

1/2

22耶穌既然是用誓言立的，就成了更美好的約的保證。

1.	「耶穌」的名字再次被提及：
(1)	「耶穌已經為我們作先鋒進入了幔子裡面」（ 6：20）；
(2)	在希臘原文中，耶穌的名字在句子末尾，強調重要性；

2.	使用人名用於法律文件時具有特殊保證或保釋的意義：
(1)	如當時，父親同意女兒結婚時，他會提供嫁妝作為擔保；
(2)	如擔保雙方盟約或契約的有效性。

誓言立的祭司（7：22）



7 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

2/2

22耶穌既然是用誓言立的，就成了更美好的約的保證。

3.	總結了前面討論的要點：
1)	 「耶穌」是「約」的擔保人和調解人；
2)	 這個「約」優於舊的「約」；
3)	 像他這位新的祭司比亞倫的舊祭司還要優秀。

4.	「更美好的約」：
1)	 這是這封書信中第一次出現「約」這個詞；
2)	 「約」成為接下來論證重要的主題、這書信被描述為「約」的書信；
3)	 耶穌被指定為更美之約的保證人，擔保人。

誓言立的祭司（7：22）



8 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

23一方面，從前那些作祭司的，因為受死亡的限制，不能長久留任，所以人
數眾多。24另一方面，因為耶穌是永遠長存的，就擁有他永不更改的祭司職
位。25因此，那些靠著他進到神面前的人，他都能拯救到底；因為他長遠活
著，為他們代求。

永不變的祭司（7：23-25） （新譯本）



9 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

1/4
23一方面，從前那些作祭司的，因為受死亡的限制，不能長久留任，所以人數眾
多。24另一方面，因為耶穌是永遠長存的，就擁有他永不更改的祭司職位。

1.	強調耶穌大祭司職分之後，開始討論生與死的區別；
2.	亞倫祭司的職位不斷地轉任是不可避免的：

1)	 因為每個人都因死亡而無法繼續擔任職務；
2)	 繼續存在的是祭司的職位，而不是人的生命。 

永不變的祭司（7：23-24）



10 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

2/4
23一方面，從前那些作祭司的，因為受死亡的限制，不能長久留任，所以人數眾
多。24另一方面，因為耶穌是永遠長存的，就擁有他永不更改的祭司職位。

3.	在舊約的王朝，「永遠」就理解為無限期的世襲繼承：
1)	 亞倫祭司的職位是根據世襲原則任命的；
2)	 他們中沒有一個人能夠永遠享有祭司的職位；
3)	 亞倫是世系的始祖，在曠野流浪期間擔任大祭司，為他的子民服務：

(1)	在迦南地定居後，一代又一代，在大祭司去世了，又傳給了另一位；
(2)	直到從亞倫到公元 70 年聖殿被毀為止，共有 83 位大祭司。

永不變的祭司（7：23-24）



11 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

3/4
23一方面，從前那些作祭司的，因為受死亡的限制，不能長久留任，所以人數眾
多。24另一方面，因為耶穌是永遠長存的，就擁有他永不更改的祭司職位。

4.	耶穌持有的聖職是永久的，因為他永遠存在：
1)	 基督祭司職分的永久性，符合麥基洗德的類型；
2)	 永遠的生命強調了這祭司的職位沒有傳承的可能性；
3)	 這新祭司職位的本質上是不可取代的，它具有最終的；
4)	 與凡人的祭司相比，耶穌大祭司具有最高級別祭司的職分；
5)	 耶穌不朽的生命使他能夠不折不扣地應驗「永遠為祭司」的誓言。

永不變的祭司（7：23-24）



12 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

4/4
23一方面，從前那些作祭司的，因為受死亡的限制，不能長久留任，所以人數眾
多。24另一方面，因為耶穌是永遠長存的，就擁有他永不更改的祭司職位。

5.	大祭司或任何其他祭司的死亡：
1)	 他們就無法再為人向神代求了；
2)	 只要舊秩序持續存在，總會有新的祭司接替他的前任；
3)	 因此，有人會覺得已故的祭司比他的繼任者更有效的為他們代禱。 

6.	對於耶穌基督的大祭司職分，信徒不能有這樣的疑慮：
1)	 他永遠不必將其交給不太有資格的人履行代禱的職能；
2)	 他的職位和他的責任永遠牢牢地掌握在他手中。

永不變的祭司（7：23-24）



13 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

1/3
25因此，那些靠著他進到　神面前的人，他都能拯救到底；因為他長遠活著，為
他們代求。

1.	耶穌基督的能力：
1)	 他有幫助的能力（2：18）；
2)	 他有同情的能力（4：15）；
3)	 他有拯救的能力（7：25）。

2.	耶穌「永不更改的祭司職位」：
1)	 他所具有的能力是持續源源不斷的；
2)	 如果，他祭司的職位只是暫時的，那就完全不同了。 

永不變的祭司（7：25）



14 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

2/3
25因此，那些靠著他進到神面前的人，他都能拯救到底；因為他長遠活著，為他
們代求。

3.	作者堅信救恩與耶穌基督是分不開的：
1)	 人可以因耶穌而通過幔子親近神（6：19-20）；
2)	 凡是願意到耶穌基督那裡的人，他都可以拯救；
3)	 沒有說明用什麼方式通過或來到耶穌基督那裡；
4)	 這與其他新約作者的想法一樣。

永不變的祭司（7：25）



15 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

3/3
25因此，那些靠著他進到神面前的人，他都能拯救到底；因為他長遠活著，為他
們代求。

4.	基督為大祭司、為中保，為救主：
1)	 他的拯救能力是無窮無盡的；
2)	 他的能力不會受到凡人的不幸的影響；
3)	 他永遠活著，永遠致力於祝福和保護那些委身於他的人；

5.	通過耶穌接近神的道路是一條永遠開放的道路：
1)	 在神的面前，他以「永遠的祭司」的身份代表他的子民；
2)	 他不是一般意義上的調解人，他是神與人類之間唯一的中保；
3)	 他將神性與人性完美地結合在自己身上。

永不變的祭司（7：25）



16 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

26這樣的一位大祭司，對我們本是合適的。他是聖潔、沒有邪惡、沒有玷
污、從罪人中分別出來、高過眾天的。27他不必像那些大祭司，天天先為自
己的罪獻祭，然後為人民的罪獻祭；因為他獻上了自己，就把這事一次而永
遠的成全了。28律法所立的大祭司，都是軟弱的人；可是在律法以後，用誓
言所立的兒子，卻是成為完全直到永遠的。

最合適的祭司（7：26-28） （新譯本）



17 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

1/5
26這樣的一位大祭司，對我們本是合適的。他是聖潔、沒有邪惡、沒有玷污、從
罪人中分別出來、高過眾天的。

1.	總結了理想大祭司所特有的本質，這些本質在耶穌基督身上得到了完美體現：
1)	 他是聖潔的；
2)	 他沒有邪惡；
3)	 他沒有玷污；
4)	 他從罪人中分別出來；
5)	 他高過眾天。

2.	全面地描繪了大祭司的純潔； 他不僅本質上是純潔的，而且在與所有罪人接觸
時，他也能保持純潔。

最合適的祭司（7：26）



18 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

2/5
26這樣的一位大祭司，對我們本是合適的。他是聖潔、沒有邪惡、沒有玷污、從
罪人中分別出來、高過眾天的。

3.	這位合適的大祭司——耶穌有三個特性：
1)	 他是「聖潔」的： 

(1)	完美地實現了神的本質和祂的一切要求，
(2)	是一種永遠不會被指責犯罪或具有不純潔的品格。

2)	 他「沒有邪惡」： 
(1)	沒有人可以指責他道德腐敗的或邪惡的；
(2)	是無可指摘的、是無辜的、是無罪的。

3)	 他「沒有玷污」：未受污染的。 

最合適的祭司（7：26）



19 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

3/5
26這樣的一位大祭司，對我們本是合適的。他是聖潔、沒有邪惡、沒有玷污、從
罪人中分別出來、高過眾天的。

4.	「從罪人中分別出來」：
1)	 他無罪的品格使他與其他都是罪人的人區分開來；
2)	 他以罪身的樣式來到世上：

(1)	生活在罪人中間；
(2)	接待罪人；
(3)	與罪人一起吃飯；
(4)	稱為罪人的朋友。

3)	 但他與罪人分開，與罪人分屬不同的一類。

最合適的祭司（7：26）



20 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

4/5
26這樣的一位大祭司，對我們本是合適的。他是聖潔、沒有邪惡、沒有玷污、從
罪人中分別出來、高過眾天的。

5.	「高過眾天的」：
1)	 描述了這位大祭司目前的地位；
2)	 坐在高天至尊者的右邊（1：3）；
3)	 與利未祭司的有限榮耀相比：

(1)	基督的榮耀在於他永恆性；
(2)	沒有人可以與他相比。

4)	 只有認識到這種獨特性時，才能體會到耶穌為人類所做的事工的全部榮耀。

最合適的祭司（7：26）



21 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

5/5
26這樣的一位大祭司，對我們本是合適的。他是聖潔、沒有邪惡、沒有玷污、從
罪人中分別出來、高過眾天的。

6.	證明新的大祭司耶穌的合適性：
1)	 他在地上忍受了痛苦的誘惑； 
2)	 他向神傾心禱告； 
3)	 他從苦難中認識到順服的道路是多麼艱難； 
4)	 他為門徒代求，使他們的信心在考驗的時刻到來時不致失落； 
5)	 他將自己的生命獻給神作為贖罪祭；
6)	 他是不變的大祭司；
7)	 他幫助和代求所有通過他來到神面前的人。

最合適的祭司（7：26）



22 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

1/3
27他不必像那些大祭司，天天先為自己的罪獻祭，然後為人民的罪獻祭；因為他
獻上了自己，就把這事一次而永遠的成全了。

1.	「他不必像那些大祭司」：
1)	 進一步說明耶穌比亞倫祭司的優越性；
2)	 這種優越性完全基於耶穌的特性，而不是他大祭司的職位：

(1)	不需要每天為他自己或他的人民獻祭；
(2)	但他會為來到他那裡的人、每天向神代求。

最合適的祭司（7：27）



23 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

2/3
27他不必像那些大祭司，天天先為自己的罪獻祭，然後為人民的罪獻祭；因為他
獻上了自己，就把這事一次而永遠的成全了。

2.	「天天先為自己的罪獻祭」：
1)	 亞倫和他的繼承者在代表人民獻上贖罪祭之前，必須先為自己獻贖罪祭；
2)	 在一年一度的贖罪日：

(1)	在兩隻山羊的儀式開始之前，為了淨化過去十二個月所積累的罪惡；
(2)	亞倫應將公牛獻為贖罪祭，並為自己和他的家贖罪（利 16：6）。

3)	 在其他場合，也必須進行類似的贖罪：
(1)	如果受膏的祭司犯罪，使百姓有罪；
(2)	為他所犯的罪、向耶和華獻上一頭沒有殘疾的公牛作贖罪祭（利 4：3）。

最合適的祭司（7：27）



24 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

3/3
27他不必像那些大祭司，天天先為自己的罪獻祭，然後為人民的罪獻祭；因為他
獻上了自己，就把這事一次而永遠的成全了。

3.	「因為他獻上了自己」：
1)	 耶穌不需要每天為他子民的罪獻祭，也不需要每年獻祭；
2)	 當他獻上自己的生命時，他代表他們獻上了永久有效的贖罪祭；
3)	 這一祭品是如此完美和有效，以至於不需要重複。 

4.	他更不需要為自己做出這樣的獻祭：
1)	 他是聖潔、沒有邪惡、沒有玷污（7：25）；
2)	 他完全認同他的人民，他同情他們的考驗和苦難；
3)	 他個人沒有犯罪，所以他才更有能力成為有效和合適的大祭司。

最合適的祭司（7：27）



25 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

1/2
28律法所立的大祭司，都是軟弱的人；可是在律法以後，用誓言所立的兒子，卻
是成為完全直到永遠的。

1.	討論「律法」與「誓言」之間的對比：
1)	 這是前兩節經文的總結；
2)	 也是自 6：13 以來論證的總結； 
3)	 亞倫和耶穌都是神任命的大祭司：

(1)	亞倫是根據律法任命的；
(2)	耶穌根據誓言任命的；

最合適的祭司（7：28）



26 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

2/2
28律法所立的大祭司，都是軟弱的人；可是在律法以後，用誓言所立的兒子，卻
是成為完全直到永遠的。

2.	比較被任命者的性格：
1)	 律法立的大祭司：「都是軟弱的人」；
2)	 誓言立的大祭司：「成為完全直到永遠的」。

3.	人的軟弱與永遠完美的神子形成鮮明對比：
1)	 無論誰被律法選中為大祭司，都會受到人類共同的弱點困擾；
2)	 因此，讓在律法制度之下的大祭司變得薄弱；
3)	 目的並不是要譴責亞倫的無能，而是要頌揚耶穌的優越性。

最合適的祭司（7：28）



27 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

總結（7：20-28） 卓越的大祭司
	◆ 誓言立的祭司（7：20-22）：

	❖ 亞倫是用律法立的祭司；
	❖ 耶穌是用誓言立的祭司。

	◆ 永不變的祭司（7：23-25）：
	❖ 亞倫是不能長久的；
	❖ 耶穌是永遠長存的；
	❖ 耶穌是永不變的祭司。

	◆ 最合適的祭司（7：26-28）：
	❖ 耶穌是聖潔、無可指摘的、沒有
玷污的、與罪人分開；

	❖ 耶穌是神的兒子、成為完全直到
永遠的大祭司。

	◆ 我們學到了什麼呢？
	❖ 神用誓言立耶穌為永遠的祭司；
	❖ 耶穌成為完美無瑕不變的祭司；
	❖ 耶穌天天為他的信徒向神代求。

	◆ 我們應該如何做呢？思考：
	❖ 我有沒有每天在神面前承認自己
是不完美的、是需要寬恕的？

	❖ 我有沒有每天感謝耶穌的代求？

 ～ 羅馬書 8：34～ 
誰能定我們的罪呢？有基督耶穌死了，
而且復活了，現今在神的右邊，也替我
們祈求。



基督教新生命宣道會

11000 First Ave. Whittier, CA 90603

希伯來書

結束

主日學

卓越的大祭司


	簡介（7：20-28）
	卓越的大祭司（7：20-28）
	誓言立的祭司（7：20-22）
	永不變的祭司（7：23-25）
	最合適的祭司（7：26-28）
	總結（7：20-28）

	FC-NextPage 2: 
	Page 1: 
	Page 2: 

	LastPage 2: 
	Page 1: 
	Page 2: 

	BP-LastPage 3: 
	Page 3: 
	Page 4: 
	Page 5: 
	Page 6: 
	Page 7: 
	Page 8: 
	Page 9: 
	Page 10: 
	Page 11: 
	Page 12: 
	Page 13: 
	Page 14: 
	Page 15: 
	Page 16: 
	Page 17: 
	Page 18: 
	Page 19: 
	Page 20: 
	Page 21: 
	Page 22: 
	Page 23: 
	Page 24: 
	Page 25: 
	Page 26: 
	Page 27: 
	Page 28: 
	Page 29: 

	FirstPage 4: 
	Page 3: 
	Page 4: 
	Page 5: 
	Page 6: 
	Page 7: 
	Page 8: 
	Page 9: 
	Page 10: 
	Page 11: 
	Page 12: 
	Page 13: 
	Page 14: 
	Page 15: 
	Page 16: 
	Page 17: 
	Page 18: 
	Page 19: 
	Page 20: 
	Page 21: 
	Page 22: 
	Page 23: 
	Page 24: 
	Page 25: 
	Page 26: 
	Page 27: 
	Page 28: 
	Page 29: 

	BP-NextPage 2: 
	Page 3: 
	Page 4: 
	Page 5: 
	Page 6: 
	Page 7: 
	Page 8: 
	Page 9: 
	Page 10: 
	Page 11: 
	Page 12: 
	Page 13: 
	Page 14: 
	Page 15: 
	Page 16: 
	Page 17: 
	Page 18: 
	Page 19: 
	Page 20: 
	Page 21: 
	Page 22: 
	Page 23: 
	Page 24: 
	Page 25: 
	Page 26: 
	Page 27: 
	Page 28: 
	Page 29: 

	BP-PreivousPage 2: 
	Page 3: 
	Page 4: 
	Page 5: 
	Page 6: 
	Page 7: 
	Page 8: 
	Page 9: 
	Page 10: 
	Page 11: 
	Page 12: 
	Page 13: 
	Page 14: 
	Page 15: 
	Page 16: 
	Page 17: 
	Page 18: 
	Page 19: 
	Page 20: 
	Page 21: 
	Page 22: 
	Page 23: 
	Page 24: 
	Page 25: 
	Page 26: 
	Page 27: 
	Page 28: 
	Page 29: 

	FirstPage 3: 
	Page 30: 

	BC-PreviousPage 2: 
	Page 30: 



