
基督教新生命宣道會

11000 First Ave. Whittier, CA 90603

我們的主日學九點三十分開始

請把您的手機靜音！
謝謝您！

歡迎您！
參加我們的主日學。



基督教新生命宣道會

11000 First Ave. Whittier, CA 90603

希伯來書

7/2/2023

主日學 主題：更美的盼望
簡介（7：11-19）�����������������������������������������������1
更美的盼望（7：11-19）���������������������������������2
不完美的祭司（7：11-14）�����������������������������3
更完美的祭司（7：15-19）���������������������������11
總結（7：11-19）���������������������������������������������24

更美的盼望



1 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

簡介（7：11-19）
	◆ 希伯來書的主要目的之一就是使摩
西的舊約和基督的新約建立正確的
關係；這樣做的原因是：

	❖ 最初的讀者可能會重新回到他們
以前的宗教信仰：

	♦ 為了逃避逼迫；
	♦ 因為錯誤的理解。 

	❖ 作者在這封信中始終強調基督的
優越性和他所開創的新約。

	◆ 當基督來的時候：
	❖ 帶來了一個新的約；
	❖ 一個新的盼望，通過它與神建立
和好的關係。 

	◆ 作者按照麥基洗德的等次
	❖ 論述耶穌作為大祭司的主題；
	❖ 對比利未祭司職分與麥基洗德體
系的基督祭司的職分。

	◆ 在段經文中，探討：
	❖ 隨著基督的到來，出現了新的祭
司體系和新的律法（7:11-14）；

	❖ 觀察新約如何以及為何提供比舊
約更好的盼望（7:15-19）。

	◆ 根據舊約和新約之間的區別：
	❖ 生活在耶穌基督的救贖的意義；
	❖ 進入耶穌基督新的約的意義。

更美的盼望



2 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

11這樣看來，如果藉著利未人的祭司制度能達到完全的地步（人民是在這
制度下領受律法的），為甚麼還需要照著麥基洗德的體系，另外興起一位
祭司，而不照著亞倫的體系呢？12祭司的制度既然更改了，律法也必須更
改。13因為這些話所指的那位，原是屬於另外一個支派的，這支派向來沒有
人在祭壇前供職。14我們的主明明是從猶大支派出來的，關於這個支派，
摩西並沒有提及祭司的事。15如果有另一位像麥基洗德那樣的祭司興起來，
那麼，這裡所說的就更明顯了。16他成了祭司，不是按著律法上肉身的條
例，卻是按著不能毀壞的生命的大能。17因為有為他作證的說：「你永遠作
祭司，是照著麥基洗德的體系。」18一方面，從前的條例因為軟弱，沒有用
處，就廢棄了；19（因為律法從來沒有使甚麼得到完全，）另一方面，它卻
帶來了更美的盼望，藉著這盼望，我們就可以親近神。

更美的盼望（7：11-19） （新譯本）



3 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

11這樣看來，如果藉著利未人的祭司制度能達到完全的地步（人民是在這
制度下領受律法的），為甚麼還需要照著麥基洗德的體系，另外興起一位
祭司，而不照著亞倫的體系呢？12祭司的制度既然更改了，律法也必須更
改。13因為這些話所指的那位，原是屬於另外一個支派的，這支派向來沒有
人在祭壇前供職。14我們的主明明是從猶大支派出來的，關於這個支派，摩
西並沒有提及祭司的事。

不完美的祭司（7：11-14） （新譯本）



4 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

1/3
11這樣看來，如果藉著利未人的祭司制度能達到完全的地步（人民是在這制度下
領受律法的），為甚麼還需要照著麥基洗德的體系，另外興起一位祭司，而不照
著亞倫的體系呢？

1.	作者已經證明麥基洗德比利未的等次優越，有人可能會反對，因為：
1)	 麥基洗德的個人優越性本身並不能使他取代亞倫；
2)	 麥基洗德的任命無論多麼神秘，都是曇花一現；
3)	 亞倫的任命卻是一條歷史悠久、受人尊敬的任命。

2.	作者回應這樣的反對意見：
1)	 因為亞倫體系的不足；
2)	 因此需要麥基洗德的體系。

不完美的祭司（7：11）



5 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

2/3
11這樣看來，如果藉著利未人的祭司制度能達到完全的地步（人民是在這制度下
領受律法的），為甚麼還需要照著麥基洗德的體系，另外興起一位祭司，而不照
著亞倫的體系呢？

3.	無可爭辯的是，後來亞倫祭司的職分取代了早先的麥基洗德祭司的職分：
1)	 神宣布大衛後裔的彌賽亞為「永遠的祭司」時，亞倫祭司的職分已經確立；
2)	 作者認為神暗示亞倫祭司並沒有按照神的旨意成為人履行中保的職能。

4.	利未制度是一個特殊的規定：
1)	 不完美的人可以通過獻祭品接近神；
2)	 它不具備使祭拜的人變得完美的力量。

不完美的祭司（7：11）



6 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

3/3
11這樣看來，如果藉著利未人的祭司制度能達到完全的地步（人民是在這制度下
領受律法的），為甚麼還需要照著麥基洗德的體系，另外興起一位祭司，而不照
著亞倫的體系呢？

5.	「如果 . . . . . . 能達到完全的地步 . . . . . .為甚麼還需要 」：
1)	 假設在一個完美的情況下，那麼就不需要設立一個新的體系了；
2)	 「完全」或「完美」這是人嚮往和追尋的目標——與神和好：

(1)	利未祭司和律法是無法產生這樣完美的目標；
(2)	律法	帶來了人的挫敗感、揭露了人的缺點；

3)	 因此，需要建立麥基洗德的體系完成亞倫體系無法達到的完美的境地。
6.	「完美」與「利未祭司的制度」的關係只有猶太讀者才能理解，他們在成為基

督徒後可能仍然傾向於舊儀式的傾向。

不完美的祭司（7：11）



7 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

1/2

12祭司的制度既然更改了，律法也必須更改。

1.	強調亞倫體系「祭司的制度」與「律法」之間的密切的關係：
1)	 由於律法在猶太人心中的神聖性與傳統的歸屬性；
2)	 他們確實很困難接受亞倫以外的任何其他的祭司；
3)	 因此在不同祭司的體系，也應該考慮不同的律法：
4)	 因為律法本身是無法改變的、主要考慮更改亞倫體系祭司的律法。

不完美的祭司（7：12）



8 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

2/2

12祭司的制度既然更改了，律法也必須更改。

2.	「既然更改了 . . . . . . 也必須更改」：
1)	 祭司職分的改變不可避免地也會帶來律法的改變；
2)	 整個律法是神的旨意：

(1)	律法是神暫時的安排；
(2)	在基督到來開創完美時代之前才有效。

3)	 這裡、暗示取代律法的就是按照麥基洗德的體系——彌賽亞被稱為祭司。

不完美的祭司（7：12）



9 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

1/2
13因為這些話所指的那位，原是屬於另外一個支派的，這支派向來沒有人在祭壇
前供職。14我們的主明明是從猶大支派出來的，關於這個支派，摩西並沒有提及
祭司的事。

1.	「這些話所指的那位」：
1)	 這裡指的是麥基洗德的繼承者——這是對耶穌基督的暗示；
2)	 需要證明將屬於另一個支派的人視為祭司的合理性：

(1)	這個支派中沒有人擔任過祭司的職務；
(2)	主要的論點即耶穌是比亞倫更高等次的大祭司。 

3)	 作者的論證表明他對整個大祭司主題的重視。

不完美的祭司（7：13-14）



10 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

2/2
13因為這些話所指的那位，原是屬於另外一個支派的，這支派向來沒有人在祭壇
前供職。14我們的主明明是從猶大支派出來的，關於這個支派，摩西並沒有提及
祭司的事。

2.	「我們的主 . . . . . . 從猶大支派出來的」：
1)	 表明主耶穌基督來自猶大支派是傳統中公認的；
2)	 耶穌在新約中多次被稱為大衛的子孫，大衛的後裔；
3)	 「出來的」原文的意思：

(1)	從種子中長出的植物；
(2)	太陽的升起。

「從耶西的樹幹必生出一根嫩芽，從他的根而出的枝條必結果子。」（以11:1）

不完美的祭司（7：13-14）



11 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

15如果有另一位像麥基洗德那樣的祭司興起來，那麼，這裡所說的就更明顯
了。16他成了祭司，不是按著律法上肉身的條例，卻是按著不能毀壞的生
命的大能。17因為有為他作證的說：「你永遠作祭司，是照著麥基洗德的體
系。」18一方面，從前的條例因為軟弱，沒有用處，就廢棄了；19（因為律
法從來沒有使甚麼得到完全，）另一方面，它卻帶來了更美的盼望，藉著這
盼望，我們就可以親近神。

更完美的祭司（7：15-19） （新譯本）



12 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

1/2

15如果有另一位像麥基洗德那樣的祭司興起來，那麼，這裡所說的就更明顯了。

1.	作者回到麥基洗德等次的論述：
1)	 希望能將他的討論集中在另一位祭司耶穌基督的身上；
2)	 猶大的後裔和麥基洗德的相似性被認為是新型祭司的基礎；
3)	 所以這是無可爭議的、這新次序可以容納早期的秩序。

更完美的祭司（7：15）



13 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

2/2

15如果有另一位像麥基洗德那樣的祭司興起來，那麼，這裡所說的就更明顯了。

2.	基督擔任祭司職務的權利與利未祭司職分的基礎完全不同：
1)	 基督的權利超越支派資格固有的權利；
2)	 與父權時代轉瞬即逝的神秘人物有相似之處；
3)	 麥基洗德被認為是耶穌基督的預表，而亞倫不是。。

更完美的祭司（7：15）



14 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

1/2

16他成了祭司，不是按著律法上肉身的條例，卻是按著不能毀壞的生命的大能。

1.	「他成了祭司」：
1)	 上節經文中，一位祭司出現，這裡說他成為一名祭司；
2)	 基督的祭司職分與他的道成肉身有著聯繫；
3)	 他有資格成為他人民的祭司，只是因為他與人的本性相同（參2：17-18）。

2.	「律法上肉身的條例」——外在的約束和內在肉體之間的對比：
1)	 律法的要求集中於遺傳而不是個人品質；
2)	 無論祭司的職分有多麼好，都不能保證亞倫的後裔配得上這個職分；
3)	 使新的祭司秩序處於不同的基礎上。

更完美的祭司（7：16）



15 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

2/2

16他成了祭司，不是按著律法上肉身的條例，卻是按著不能毀壞的生命的大能。

3.	「按著不能毀壞的生命的大能」—— 這是耶穌基督的情況：
1)	 他是生命力量的化身，他屬於肉體或由肉體構成：

(1)	肉體的本質是必死的，
(2)	但他是堅定的、是不可摧毀的；
(3)	他復活的生命延續大祭司的職分、遠遠高於亞倫家族的所有祭司。

2)	 基督相對的優越於亞倫祭司的職分：
(1)	特別強調了一個的持續不斷的，
(2)	與死亡而引起的不斷繼承不同。

更完美的祭司（7：16）



16 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

1/2

17因為有為他作證的說：「你永遠作祭司，是照著麥基洗德的體系。」

1.	作者重複引用詩篇 110 篇：
1)	 「就像他在另一處說」（5：6）：

(1)	介紹麥基洗德的體系；
(2)	來自聖經精確話語的權威註釋。

2)	 「因為有為他作證的說」（7：17）：
(1)	為了引起人們對「永遠」這兩個詞的注意；
(2)	它直接支持了前一節經文中關於堅不可摧的生命的論述。

更完美的祭司（7：17）



17 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

2/2

17因為有為他作證的說：「你永遠作祭司，是照著麥基洗德的體系。」

2.	「永遠作祭司」：
1)	 進一步體現舊約祭司的不完美和新祭司的優越性；
2)	 完全不適用於舊秩序：

(1)	亞倫家族的祭司中沒有一個可以被描述為「永遠的祭司」
(2)	原因很簡單，他們每個人都在適當的時候死去。

3)	 基督徒的大祭司是不朽的：
(1)	他一勞永逸地死了，並從死裡復活；
(2)	他以永遠不會被摧毀的生命的力量，代表他的人民履行他的職責。

更完美的祭司（7：17）



18 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

3/3

17因為有為他作證的說：「你永遠作祭司，是照著麥基洗德的體系。」

3.	亞倫祭司職分的律法：
1)	 它是屬肉體的誡命；
2)	 它是一個受地球規則限制的體系； 
3)	 它與宗教的外在性、祭司的血統、物質的神殿、動物祭祀等有關；
4)	 它與利未制度中的其他事物一樣；
5)	 亞倫的祭司製度也具有短暫性的特點； 
6)	 因此，它與基督祭司職分的永久性和有效性形成鮮明對比。

更完美的祭司（7：17）



19 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

1/5
18一方面，從前的條例因為軟弱，沒有用處，就廢棄了；19（因為律法從來沒有使
甚麼得到完全，）另一方面，它卻帶來了更美的盼望，藉著這盼望，我們就可以
親近神。

1.	這兩節經文延續了第 15 節的主題：
1)	 「一方面」：

(1)	介紹祭司職分，和律法的弱點；
(2)	一個對比陳述，中間有一個括號註釋。

2)	 「另一方面」：
(1)	針對盼望的主題；
(2)	在律法中顯然沒有這一主題；
(3)	盼望被描述為更好的、更美的。

更完美的祭司（7：18-19）



20 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

2/5
18一方面，從前的條例因為軟弱，沒有用處，就廢棄了；19（因為律法從來沒有使
甚麼得到完全，）另一方面，它卻帶來了更美的盼望，藉著這盼望，我們就可以
親近神。

2.	「從前的條例」：
1)	 不僅指在時間之前的誡命，而且還指為更好的誡命做好準備；
2)	 關於這條誡命，有三點陳述：

(1)	它是軟弱的；
(2)	它是沒有用處的；
(3)	它是被廢棄的。 

3)	 儘管律法發揮了寶貴的作用，但它本質的弱點是那些遵守律法的人，它也無
法賦予生命，更不用說那些不遵守法律的人了。

更完美的祭司（7：18-19）



21 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

3/5
18一方面，從前的條例因為軟弱，沒有用處，就廢棄了；19（因為律法從來沒有使
甚麼得到完全，）另一方面，它卻帶來了更美的盼望，藉著這盼望，我們就可以
親近神。

3.	「因為律法從來沒有使甚麼得到完全」：
1)	 律法的作用：

(1)	提供一個衡量自己道德地位的標準；
(2)	神職人員也受同樣的限制。

2)	 律法的無用性不能被認為是完全無價值：
(1)	而是它不能有效地提持續供完全接近神的方法：
(2)	因為軟弱和無用這兩個特徵、誡命被視為擱置或廢棄。

3)	 不是說廢除律法，而是說它的特徵、它無法使任何事物變得完美或完全。

更完美的祭司（7：18-19）



22 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

4/5
18一方面，從前的條例因為軟弱，沒有用處，就廢棄了；19（因為律法從來沒有使
甚麼得到完全，）另一方面，它卻帶來了更美的盼望，藉著這盼望，我們就可以
親近神。

4.	「另一方面」：
1)	 說明與「從前的條例」的對比；
2)	 將讀者的眼光聚焦於「盼望」的主題：

(1)	遵行律法沒有「盼望」；
(2)	這「盼望」被描述為更好的、更美的。

更完美的祭司（7：18-19）



23 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

5/5
18一方面，從前的條例因為軟弱，沒有用處，就廢棄了；19（因為律法從來沒有使
甚麼得到完全，）另一方面，它卻帶來了更美的盼望，藉著這盼望，我們就可以
親近神。

5.	基督所帶來的「更美的盼望」在什麼意義上更好、更美：
1)	 他所帶來的「盼望」比誡命帶來的「盼望」更好；
2)	 因為誡命的弱點和無用性的背景——而不是帶來更多「盼望「的事物。
3)	 而是接近神的「盼望」：

(1)	延續自 6 章 19 節的思想，那種甚至能穿透「幔子」的盼望；
(2)	人們能夠直接接近神；
(3)	人們隨時隨地都可以到神的面前，與神親近。

更完美的祭司（7：18-19）



24 主日學：希伯來書基督教新生命宣道會

總結（7：11-19） 更美的盼望

	◆ 不完美的祭司（7：11-14）：
	❖ 除利未祭司之外沒有任何祭司；
	❖ 亞倫祭司無法達到期望的完美；
	❖ 需要一位不同類型的祭司。

	◆ 更完美的祭司（7：15-19）：
	❖ 所有的律法沒有使任何事物變得
完美、專注於不完美的人事物； 

	❖ 新的祭司是永遠的祭司；
	❖ 基督是永久的和有效的祭司；
	❖ 基督帶來與神親近的盼望。

	◆ 我們學到了什麼呢？
	❖ 遵行律法是無用的，是軟弱的；
	❖ 耶穌基督是永遠的祭司，他帶來
了與神和好的盼望。

	◆ 我們應該如何做呢？思考：
	❖ 我的生活或生命是不是因為這更
美好的盼望有所改變？

 ～ 加拉太書 3：24～ 

律法成了我們的啟蒙教師，領我們到基督那
裡，使我們可以因信稱義。



基督教新生命宣道會

11000 First Ave. Whittier, CA 90603

希伯來書

結束

主日學

更美的盼望


	簡介（7：11-19）
	更美的盼望（7：11-19）
	不完美的祭司（7：11-14）
	更完美的祭司（7：15-19）
	總結（7：11-19）

	FC-NextPage 2: 
	Page 1: 
	Page 2: 

	LastPage 2: 
	Page 1: 
	Page 2: 

	BP-LastPage 3: 
	Page 3: 
	Page 4: 
	Page 5: 
	Page 6: 
	Page 7: 
	Page 8: 
	Page 9: 
	Page 10: 
	Page 11: 
	Page 12: 
	Page 13: 
	Page 14: 
	Page 15: 
	Page 16: 
	Page 17: 
	Page 18: 
	Page 19: 
	Page 20: 
	Page 21: 
	Page 22: 
	Page 23: 
	Page 24: 
	Page 25: 
	Page 26: 

	FirstPage 4: 
	Page 3: 
	Page 4: 
	Page 5: 
	Page 6: 
	Page 7: 
	Page 8: 
	Page 9: 
	Page 10: 
	Page 11: 
	Page 12: 
	Page 13: 
	Page 14: 
	Page 15: 
	Page 16: 
	Page 17: 
	Page 18: 
	Page 19: 
	Page 20: 
	Page 21: 
	Page 22: 
	Page 23: 
	Page 24: 
	Page 25: 
	Page 26: 

	BP-NextPage 2: 
	Page 3: 
	Page 4: 
	Page 5: 
	Page 6: 
	Page 7: 
	Page 8: 
	Page 9: 
	Page 10: 
	Page 11: 
	Page 12: 
	Page 13: 
	Page 14: 
	Page 15: 
	Page 16: 
	Page 17: 
	Page 18: 
	Page 19: 
	Page 20: 
	Page 21: 
	Page 22: 
	Page 23: 
	Page 24: 
	Page 25: 
	Page 26: 

	BP-PreivousPage 2: 
	Page 3: 
	Page 4: 
	Page 5: 
	Page 6: 
	Page 7: 
	Page 8: 
	Page 9: 
	Page 10: 
	Page 11: 
	Page 12: 
	Page 13: 
	Page 14: 
	Page 15: 
	Page 16: 
	Page 17: 
	Page 18: 
	Page 19: 
	Page 20: 
	Page 21: 
	Page 22: 
	Page 23: 
	Page 24: 
	Page 25: 
	Page 26: 

	FirstPage 3: 
	Page 27: 

	BC-PreviousPage 2: 
	Page 27: 



